4. NEDJELJA DOSASCA
1z 7,10-14; Ps 24,1-6; Rim 1,1-7; Mt 1,18-24
Josipova Sutnja

O sv. Josipu imamo opsegom izuzetno malo podataka. Ipak, to §to imamo je bremenito
znacCenjem. Pravi je to predstavnik Boga. Skriva se u tajnovitosti, ali ono Sto otkrije govori
puno. I tako danas pred nas evandelje stavlja Bozju objavu Josipu u snu. San je tako drago
mjesto objave biblijskim piscima. Na razmedi stvarnosti i podsvijesti govori Bog. Tesko je
snove rastumaciti. Magijska je vjera uvijek to htjela. Sanjarice su radene od pamtivijeka do
danasnjih dana. Ali san je tako intimna, osobna pojava. Ne znac¢i svakome isto. Bog moje
podsvijesti, re¢i ¢e Frankl, govori kroz ono $to mi je znacajno i poluskriveno. Gotovo kao da
se slika Bozja na koju sam stvoren probija kroz praSumu mojih misli. Kako je moguce da je
Josip uopce cuo Boga?

Bog nije nasilan, ¢ak ni u svojoj objavi. On moze narediti, moZe uvjetovati. Objektivno
cak je mogao uciniti §to je htio i bez Marijinog pristanka. Tako je mogao i Josipa natjerati da
se podlozi njegovu planu. No Bog ne sili, on predlaze. U tiSini, mirno¢i, skrovitosti. Josipu se
lomi Zivot, sve mu se mijenja, svi njegovi planovi padaju u vodu. A Bog mu ne govori
pompozno, ve¢ u snu. Josip je ¢uo Boga zato $to je znao 1 u najteZim trenutcima svoga Zivota
biti u tiSini, sluSati tiSinu. TiSina je vjerniku mir, ali onome tko je daleko od vjere ona donosi
nemir. TiSina je teSka, u njoj se mora biti sa sobom 1 s Bogom. Josip je bio vjernik.

I zato danas razmislimo o tiSini. Toj dana$njem svijetu tako odbojnoj pojavi. Nikada se
viSe ne propovijeda koliko nam je ona potrebna, a nikada se vise od nje ne odmi¢emo. TiSina
nije samo izostanak glasova. Ona je susret s Bogom i sa samim sobom. Ona je pustinja u koju
se Isus povukao prije javnog djelovanja. TiSina je izostanak svega $to nam uzima pozornost.
Odsustvo slike, tona, ekrana, vlastitih mastanja. TiSina je prepustanje sebe BoZjem djelovanju.
Zato je san idealna njezina slika. Jer u snu se odmicemo od vlastite kontrole 1 imajuéi povjerenja
u zastitu tonemo u Sutnju.

Liturgija crkve je prepoznala tu potrebu za tisinom. Cak je na Getiri mjesta predvidena
u svetoj misi. Prije pokajnickog €ina, uoc¢i zborne molitve, nakon homilije 1 nakon pricesti. Ali
mozemo primijetiti kako za nju ljudi danasnjeg vremena nisu uvjezbani. Ako svecenik katkad
sjedne nakon homilije na licima ljudi se moZze vidjeti veliki upitnik — Sto bismo sada trebali
raditi? Mi zelimo govor, rije¢, razmisljanje, pjesmu, sliku, dodir, miris. Ne moZemo bez toga
jer ¢emo tada, jao nama, ostati sami sa sobom i sa svojim Bogom. A toga se bojimo. Pogledajmo
na primjer poboznost klanjanja, tu idealnu poboZnost tiSine. Ljudi Cesto kvalitetno klanjanje

smatraju ono na kojem se puno pricalo, puno pjevalo, na kojem se draskalo na razne nacine



naSa osjetila. A zapravo je ideja klanjanja tiSina. Susret moga srca 1 Isusa u prilikama svetog
sakramenta. Poticanje vlastite zudnje za sjedinjenje s njim.

I drugo je jedno podrucje u kojem se vidi nasa odbojnost prema Sutnji. Toliko je prisutno
neslusanje drugih. Jedno pitanje: znamo li Sto nam je svecenik rekao na nasoj zadnjoj
ispovijedi? Slusamo li uopée njegov komentar? Cini mi se da smo daleko &e$¢e i tada
zaokupljeni svojim mislima, potrebama da se izrazimo, da objasnimo sveéeniku svoju situaciju.
Ii pak pitanje koliko slu§amo drugog ovjeka koji nam pri¢a nesto? Cini mi se da daleko &esée
ve¢ na trecoj rijeci zaklju¢imo S§to ¢e Covjek reci na kraju reCenice. Nevideno je koliko puta
susretnem ljude koji bi samo pricali a da uopce imaju potrebu ista ¢uti na svoje izlaganje. Kao
da pricanjem svog iskustva na silu Zele obogatiti drugoga. Imamo potrebu da budemo slusani,
ali smo zaboravili slusati. Jer i tada smo u tiSini. Smatram da Cinjenica $to se u danasnjem
vremenu uopce ne cijeni nikakva vizualna ili glazbena umjetnost jest posljedica takvog stava.
Za divljenje slici moram stati pred nju i Sutjeti. Za uzivanje u lijepoj glazbi moram Sutjeti i
slusati milinu tonova.

Draga braco i sestre, Josip je mogao ¢uti Bozji glas i njegovu poruku upravo zato §to je
Znao zastati 1 zaSutjeti. Mogao se koncentrirati na Bozji glas zato Sto ga je trazio u tiSini. Ako
zelimo nasljedovati sv. Josipa, tada je nuzno da nekada usutimo i samo gledamo i sluS§amo. Ne
kako bismo se pravili da smo mi najpametniji i da nam drugi nema Sto re¢i. Nego kako bismo
zaista Culi drugoga, pustili ga da se izrazi. Ako to nauc¢imo, tada ¢emo mozda do¢i u stanje da
poput sv. Josipa ¢ujemo i §to nam Bog govori. Jer on se daleko ¢eS¢e objavljuje u tiSini, nego

u buci koja aktivira osjete.



MISA POLNOCKA
1z 9,1-6; Ps 96,1-3.11-13; Tit 2,11-14; Lk 2,1-14
Sv. Josip cuvar Sina BozZjega

Ako ste nekad prolazili kroz Hercegovinu ili pojedine dijelove Bosne, mozda ste
zamijetili starije muskarce koji na misi, za vrijeme podizanja, kleCe na jednom koljenu. Nije to
zbog slabosti tijela, nego je danasnji simbol onoga $to je nekoc bilo potrebno.

Ovaj ¢emo Bozi¢ pokusati prozivjeti sa sv. Josipom — hrabrim i tthim ¢uvarom. Njegov
je zivot bio pun Sokova: od Marijine trudno¢e, BozZje objave u snu, puta dugog oko 130
kilometara sa Zenom u devetom mjesecu trudnoce, pa sve do odbijanja sunarodnjaka — za njih
ne bijase mjesta u svratistu. Josip je muskarac; u njemu je ona duboka, naravna potreba da se
pobrine za svoju obitelj, da osigura barem krov nad glavom kad ve¢ ne moze pronaci ugodan
dom. Evandelje nam donosi da su Isusa povili — ali s ¢im? Gdje su nabavili platno? Polozili su
ga u jasle — kako su ih pronasli? Kako su zivotinje reagirale? Josip je, sasvim sigurno, probdio
cijelu no¢ ¢uvajuéi zenu koja je tek rodila i novorodenog sina. Nije bas sigurno biti medu
zivotinjama, s nezaklju¢anim vratima. ,,Sve ve¢ spi, samo bdi, Josip sveti s Marijom*, pjeva
pjesma. Tesko da je taj trenutak bio osobito siguran i ugodan, koliko god naSe bozi¢ne pjesme
unosile toplinu u taj prizor.

Josip se, dakle, od samoga pocetka pokazuje kao Cuvar. Isus je Bog, ali i ¢ovjek. Kao
dijete imao je stvarne potrebe: toplinu, smjestaj, zastitu, zagrljaj, sigurno okruzenje. Marija,
koliko god bila jaka i stamena, trebala je barem kratak odmor nakon poroda. I Bog se pobrinuo
za ljudskost njih dvoje. Kako? Tako $to je pronaSao sv. Josipa. ,,Postavio ga je gospodarom
doma svojega 1 poglavarom svega imanja svoga.*“ Poglavar nema samo €asti — ima 1 obvezu
skrbi. Bog je skrb za Marijinu 1 Isusovu ljudskost povjerio Josipu.

Zanimljiva je ta na3a ljudska potreba za sigurnodéu. Cesto je trazimo medu agresivnima.
Negdje duboko u sebi mislimo da sigurnost pruza onaj koji vice, psuje, prijeti. A vrlo brzo se
pokaze da je agresija tek izraz duboke nesigurnosti. U nasoj Stalici vidimo kakav je pravi cuvar.
Sv. Josip ima njezno lice; Stap u njegovoj ruci pokazuje spremnost na put. Blago je udaljen od
intimnog pogleda Marije 1 Isusa, kako bi njima dao prvenstvo. Ponizan, nenametljiv, a ipak
cuvar. Sposoban, siguran u sebe 1 u BoZju pomo¢, bez trunke prepotencije, a opet trajno
prisutan. Njegova sposobnost uvanja ne o€ituje se u grubosti, nego u toplini i blizini.

Ako je Marija Bozja izabranica, a Isus Bozji Sin, $to je onda trebalo ¢uvati? Odgovor je
jednostavan: njihovu ljudskost. Covjek je krhko bice. Jadi vjetar ga moZe srusiti, potres mu
moze oduzeti dom. A jo§ je krhkije novorodence. Svijet zna biti opasan, ljudi okrutni. Iskusio

je to 1 Josip vrlo brzo nakon svete no¢i. Ljudskost je ono §to treba cuvati. Od Pavla VI. pa do



danas pape neprestano naglaSavaju da krS¢anin mora biti prvak humanosti: kada svi vide
neprijatelja, krS¢anin treba vidjeti Covjeka; kada svi vide prijetnju, krS¢anin treba prepoznati
sliku BoZju. To nije ravnodugnost ni kukavi¢luk. Cuvati ne¢iju ljudskost — pa i od njega samoga
— znaci nasljedovati ¢uvara Bozjega doma, sv. Josipa.

Znali su to 1 hrabri ljudi s pocetka price. U osmanska vremena mise su se ¢esto slavile
na otvorenom, jer su crkve bile porusene ili nesigurne. Nekoliko muskaraca bilo je zaduzeno
Cuvati zajednicu i Presvetu hostiju u slu¢aju napada. Zato ni u trenutku kad su svi klecali nije
smjelo nestati opreza. Ti su muskarci klecali na jednom koljenu kako bi, ako zatreba, mogli
brzo ustati i braniti zajednicu. Oni su bili ¢uvari krhkosti Crkve i krhkosti Kristova ljudskog
lica. Iz tog vremena ostao je obicaj kleCanja na jednom koljenu.

Ako zelimo nasljedovati sv. Josipa u ¢uvanju ljudskosti, moramo je najprije cijeniti.
Cini mi se da upravo to naSem vremenu nedostaje. Nije ni prije bilo idealno, ali mozemo se
zapitati: kada smo zadnji put svjedocili istinski toplom razgovoru? Kao da su toplina i njeznost
nestale iz nase svakodnevice. A upravo je toplina nacin postivanja tude krhkosti — i nacin
njezina ¢uvanja. Onaj tko zeli nasljedovati sv. Josipa nije agresivan, ne trazi stalnu potvrdu
svoga autoriteta i nikada ne ugrozava tudu krhkost rije¢ima ili djelima. Snaga cuvara ne ocituje
se u grubosti, nego u toplini, sposobnosti, poduzetnosti 1 kreativnosti.

Neka nam primjer sv. Josipa, koji je znao ¢uvati ljudskost Isusa 1 Marije, bude poticaj
da 1 ovog Bozi¢a ¢uvamo svoju 1 tudu ljudskost u toplini i razumijevanju. Tako ¢emo doista

Zivjeti ono $to danas slavimo.



BOZIC
1z 52,7-10; Ps 98,1-6; Heb 1,1-6; Iv 1,1-18
Josip glasonosa radosti

Zanimljivo je ljudsko razmisljanje o sebi. S jedne strane ¢esto umisSljamo da smo mo¢ni,
veliki, posebni, nezamjenjivi. S druge nas pak strane tako zaboli Siba realnosti kada shvatimo
da smo tek jedan u gomili. Zaboravljamo da naSa posebnost lezi bas u €injenici pripadnosti
ljudskom rodu. To $to sam ¢ovjek €ini me jedinstvenim. A zasto?

Velicanstveni Bog, svjetlo istinsko, Rijec¢ po kojem je sve stvoreno, dode na svijet. On,
kako govori drugo Citanje, odsjaj slave Oceve i otisak bica njegova uzeo je ljudsko tijelo 1
postao ¢ovjekom. Biblijska ¢itanja danas kao da se natjecu u oslikavanju Bozjeg veli¢anstva i
neshvatljivosti njegovog utjelovljenja. I takav je Bog postao ¢ovjekom. Ogolio je misicu svoju
govori Izaija. Radost zbog toga Sto rijec tijelom postade i nastani se medu nama mora biti
ljudski odgovor. Tko se ne raduje zbog ovog otajstva onda ga ne razumije. Neka svijet svijetli,
neka zimzeleno drveée bude oki¢eno, neka svi imaju sredstava za proslavu Bozjeg utjelovljenja.
Sljastenje lampica nije protukri¢ansko ukoliko nije odraz konzumerizma nego iskrenog veselja
zbog Bozjeg pohoda. I svi narodi neka vide spasenje Boga nasega.

I koliko god veli¢anstven bio ovaj BoZji pohod ljudskom rodu, odmah ispod povrSine
nazrijeva se Bozji rizik ove avanture. On je doSao medu ljudi, uzeo ljudsko tijelo, no tako se
ucinio ranjivim. Jo§ vise, u¢inio se ovisnim o ljudima. Mozemo odmah na jedan primjer: Krist
se ostavio u prilikama svetog kruha. U hostiji je on prisutan potpuno. Svecenik je sluZitelj tog
otajstva. Svecenik je covjek koji moze biti nemaran, ljudi kad se prices¢uju mogu biti nemarni.
Banalizirajmo dokraja: mi manevriramo Kristovim tijelom. VeliCanstveni Bog ovisan je o
nama. Kakav rizik, kakvo povjerenje, kakva ljubav.

Ako pogledamo koncept Zidovske obitelji u prvom stolje¢u gdje Zena nije cak imala
mogucnost ni uéi u cijeli hram, a kamo li imati neko zaposlenje, tada je jasno kako se Bog prije
2 000 godina ucinio ovisnim o jednom muskarcu, najamnom fizickom radniku. Samo zbog te
Casti koju je Bog iskazao Josipu zasluzio je ovaj pobozni ¢ovjek da ga slavimo. Ali je svetost
zadobio zbog odgovornosti kojom je prihvatio tu ¢injenicu. Sin je Bozji svoj djecacki zivot
povjerio u ruke obi¢nog radnika. Josip je tada postao glasonosa radosti koji po gorama ovog
svijeta skrbi za Isusa dok on donosi spasenje. Mogli bismo ponovno procitati prvo citanje i
imati Josipa u mislima. Isus je svoje prezivljavanje stavio u ruke Josipovog rada. To Josipa Cini
kljunim suradnikom u Bozjem planu spasenja.

Draga braco i sestre. Dok danas slavimo dan Kristova rodenja, prijeko je potrebno da

primijetimo Bozje ludo povjerenje u nas. On je sebe povjerio Josipu. Ali na neki nacin



povjerava sebe 1 svakome od nas. Isus Krist nije ovisan samo o svecenicima, iako svecenici
moraju imati na umu koliko je zahtjevna njihova sluzba ¢uvara Bozjeg spasenja, nego o svakom
covjeku. Nitko od nas prisutnih nije toliko neuk i toliko nevazan da mu Bog na neki na¢in ne
povjerava svoju prisutnost na ovom svijetu. Skrbiti za krhku Isusovu sigurnost medu ljudima
sveop¢i je poziv svima nama. Svi smo na neki nac¢in duzni u tome nasljedovati sv. Josipa. Zato
pitanje: ,,Gdje Bog ovisi o meni?* nije znak oholosti, ve¢ iskrenog suzivota s njim. Priblizavam
li Krista drugim ljudima? Je li ljudi zbog mog svjedocCanstva pozele zivjeti s Kristom ili se jo$
vise udaljavaju od njega? Drzim li na ovome svijetu dobar Isusov glas ili ga i sam izrugujem
svojim djelima i rijeCima. Isus se rodio prije 2 000 godina zaslugom Ocevog plana, Marijinog
pristanka i Josipove skrbi. Hoce li se Isus roditi u nasem gradu, drustvu, drzavi, zupi, to sad pak
ovisi 0 nama? On Zeli silno biti medu ljudima, ali u¢inio se ovisnim o mom slabom znanju i
slaboj vjeri. Cestitaju¢i vam od srca Bozi¢ Zelim vam snagu i mudrost da poput Josipa mozZete

biti cuvari i glasonoSe Isusovog rodenja u svom okruzenju.



SVETI STJEPAN
Dj 6,8-10; 7,54-60; Ps 31,3c-4.6ab.7b.8a.17.21ab; Mt 10,17-22
Josipova Zrtva

Ovako masovno ¢aScéenje sv. Josipa novijeg je datuma. [ako su u povijesti crkve svijetlili
duhovni oci 1 majke koji su se pozivali na ovog sveca, ipak je trebalo pro¢i vrijeme da se Isusov
zemaljski otac usadi u srca vjernika. Brojni su razlozi zato, ali jedan je posebno ocit. Svetci se
dijele na pastire, mucenike, redovnike i ispovjedaoce. Gdje tu to¢no pripada Josip?

Sveti Stjepan pak zbog zavrijedene palme mucenisStva prvi je svetac o kojem govore
biblijski tekstovi. Platio je zivotom ono u §to je vjerovao. Pokazao je primjerom prihvacanja
muceniStva da njegovo pouzdanje u Kristovo bozanstvo nije samo retoricki izraz, ve¢ duboki
ideal za koji vrijedi umrijeti. Mucenici su oni koji su sposobni zrtvovati svoj zivot.

Zrtva je kr$éanskom rje¢niku tako drag pojam. Zbog svoje teoloske dubine ovaj je pojam
pretrpio brojna pojednostavljivanja koja su ga banalizirala. Tako se Zrtva ¢esto razumije kao
izraz BoZjeg sadizma. Kao da bi on trazio neko naSe trpljenje kako bi bio sretan. Otac kojega
zadovoljava bol djeteta nije otac ljubavi nego sebi¢no i izopaceno biée. Ta ¢injenica znaci da
je pojam zrtve potrebno reinterpretirati.

Ona je zapravo sveta razmjena unutar komunikacije nas i Boga. Mi Bogu dajemo nesto
od svoga, Bog to uzima, preobrazava i nama vra¢a u savr§enom obliku. Najbolji su primjer kruh
1 vino na Euharistiji. Drugi su primjer mucenici. Oni svoje zivote predaju za Bozju slavu. Bog
th uzima 1 vra¢a im preobrazeni, vjecni Zivot u svojoj prisutnosti. Zato mozemo znati da je
Stjepan 1 svaki drugi mucenik svetac. Bog je primio njihovu Zrtvu Zivota koju su polozili na
oltar ¢udesnom razmjenom. Sveti je Stjepan primjerom to pokazao i zapofeo dugi niz
kr§¢anskih mucenika. Niz koji se u ovom naSem naprednom stoljecu rapidno povecava.

Ako detaljnije promislimo o sv. Josipu, moZzemo takoder kod njega primijetiti Zrtvu
zivota. Veli¢anstveni BoZji zahvat u njegov brak zahtijevao je od Josipa potpunu prilagodbu.
Ostavio je svoje planove, Zelje, sposobnosti, naravne sklonosti i potpuno se podredio Bozjem
planu spasenja. Josip je Zrtvovao cijeli svoj zivot, svaku minutu u svom danu, kako bi se
podlozio Bozjoj volji. Darovao je Bogu sve, odradio svoju zada¢u. Bog ga je zato nagradio
drustvom u nebeskoj crkvi. I dok je sv. Stjepan uzor onima koji ulaze u smrt zbog svoje vjere,
sv. Josip moZe biti uzor onima koji ulaze u Zivot zbog svog predanja Bogu. Odazvati se na svaki
poziv dobra takoder je Zrtva. Je li onda Josip mucenik? Tesko je tako suditi. Ali podjednako je
1 mucenik 1 patrijarh po svom odgoju Isusa i redovnik po svom djevicanskom Zzivotu i
ispovjedaoc po svojem ustrajnom zivljenju vjere.

Draga braco i sestre. Mozda od nas nece biti trazena zrtva kakvu je napravio sv. Stjepan.



Ali definitivno je od nas trazena zrtva kakvu je ucinio sv. Josip. Odazvati se na svaki poziv
dobra, odustati mozda od nekog trenutnog plana kako bi se Bog proslavio u mom zivotu, uciniti
dobro premda po trenutnom osjecaju mi to nije najlakse, to je Zrtva na Gospodnjem oltaru. Sveti
je Josip velemajstor upravo u takvom zivljenju. Koliko god je nuzno u zivotu imati planove i

ambicije, ipak je takoder nuzno biti spreman odustati od njih ako to od nas zahtjeva Bozja volja.



SVETA OBITELJ
Sir 3,2-6.12-14; Ps 128,1-5; Kol 3,12-21; Mt 2,13-15.19-23
Sv. Josip i zakon ljubavi

Ako se suoCimo sa spisima Starog zavjeta i s dobrim dijelom Pavlovih poslanica,
primijetit ¢emo veliki naglasak na rijec ,,zakon*. Kada danas tu rije¢ ¢ujemo prve su nam
asocijacije sud, drzava, sabor, propisi. Mozda netko osjeti i stanoviti otpor prema svakom izrazu
zakona. No da bismo shvatili zasto su Zidovi toliko cijenili tu rije¢, moramo malo promisliti o
povijesti i politici.

Kraljevi su u starom drustvu uvijek bili okruzeni plemstvom. Iako su jedni druge trebali,
medu njima Cesto nije vladala dobra atmosfera. Naime, zakon je neki postojao, ali kralj je bio
iznad zakona. On je mogao svojim otpisom nekoga osuditi na smrt, uzeti zemlju, rasciniti
nekoga od njih. Bili su nezasti¢eni pred kraljevom samovoljom. I zato su plemiéi nerijetko
trazili dokument koji se zove ustavom. Dakle trazili su da ne bude kraljeva volja glavno mjerilo,
nego ustav kojega bi se 1 kralj imao drzati. Kada je takav dokument napokon dos$ao, tada su se
osjecali sigurnije.

Zidovstvo je vjera koju su okruZivale razne mnogobozacke religije. Svi oni su takoder
drzali kako se od samovolje bogova ne moze pobjeci te su smatrali kako je cilj udobrovoljiti
Boga. Kada je na Sinaju Mojsije dobio deset zapovjedi te kada su kasnije popisani zakonski
obrasci Zidovi su smatrali kako poznaju tajnu Zivota. Zakon je njima pokazivao BoZju volju,
smatrali su ga jasnim, nedvosmislenim. Nisu morali razbijati glavu kako da se priblize Bogu,
smatrali su da samo moraju poznavati i obdrzavati dani im zakon.

Vratimo se opet na sv. Josipa. Na drugom se mjestu za njega govori da je ,,pravedan®.
Pravedan je u biblijskim o¢ima onaj koji se drzi zakona. Ali kada je saznao da je Marija trudna,
Josip se nije drzao zakona. On nju nije prijavio, nego ju je poZelio napustiti. Dakle Josipova
pravednost nije bila u obdrZavanju Zidovskog zakona, ve¢ u obdrZzavanju onog najveceg i
najvaznijeg zakona koji dopunja i ispunja sve Zidovske propise.

Upravo u danasnjem Evandelju vidimo kako se radi o ljubavi. Ljubav uvijek ho¢e dobro
drugoga, ¢ak i kada treba sebe staviti po strani. Josip je potaknut od Boga uzeo dijete 1 majku
njegovu 1 spasio ih u izbjeglistvu. Evandelje nam danas donosi i da se bojao pa se nije vratio u
svoj grad, nego u Galileju, u Nazaret. Nije bio njegov zivot ugrozen, nego zivot djeteta. Kada
se vratio u Nazaret potvrdio je pred svima da je on Marijin muZz. Nije bilo viS§e moguc¢nosti da
se narusi njezin dobar glas. Sve je napravio za nju jer se vezao uz onaj najveci zakon kojega ¢e
svijetu obznaniti Isus — zakon ljubavi.

Draga braco 1 sestre. Osobno mi je kod ljudi, posebno kod onih koji trebaju voditi nesto



1 biti odgovorni, najteze primijetiti nedosljednost. Ono kad vam se €ini da Covjek ni sam ne zna
po kojim kriterijima popusta. Tako zna biti i u obitelji, kada roditelji s obzirom na svoje trenutno
raspoloZenje odgajaju djecu, kada zena mozda nikad ne zna u kakvoj ée se volji vratiti s posla
njezin muz i Sto ¢e tada odluciti. Bezbroj je takvih primjera, vjerujem da ih se 1 sami mozemo
sjetiti. Zato nam danas primjer svetog Josipa govori kako svaka zajednica mora imati jedan
zakon, jedan ustav kojega ¢e se svi drzati. A za taj zakon Josip uzima ljubav. To je Zivotni stav
da drugome bude dobro, da drugi bude ostvaren, da drugi bude spasen. Sva druga pravila su
drugotna, vazna su i vrijede samo koliko su blizu ovog zakonskog akta. Na zalost Zivimo u
svijetu u kojem je apsolutno nejasno S$to to zapravo znaci ljubav. Za to bi bila potrebna skroz
druga propovijed. Ali za danas je vazno zapamtiti da je ona u svakom odnosu najvaznija, prvi

zakon, prvi ustav. Neka nam sv. Josip bude primjer i zagovornik u preuzimanju toga stava.



MISA ZAHVALNICA
1Iv 2,18-21; Ps 96,1-2.11-13; Iv 1,1-18
Sv. Josip i Isusovo ime

Nas odnos prema Bogu ¢esto se lomi izmedu apstraktnog i konkretnog. Uvijek postoji
opasnost da Bog ostane tek misaono snazna ideja s jedne strane, a s druge pak da ga se zatvori
samo u osjetilno, dohvatljivo. Sveto nas pismo uci da se Bog, skrivajuéi se, otkriva, a otkrivajuéi
se, skriva.

I tako danas ponovno slusamo o Rijeci Bozjoj koja je uzela ljudsko tijelo. Sin Bozji
postaje Covjekom u jednom trenutku povijesti, u jednom narodu, u jednom konkretnom
okruzenju. Dok se Mariju s punim pravom casti kao onu koja je Sinu Bozjemu darovala
ljudskost, ¢esto zaboravljamo da se taj BogoCovjek trebao i1 predstaviti svijetu. Svijet ga je
morao nekako nazvati, morao mu se mo¢i obratiti. U tom trenutku na scenu stupa sveti Josip.

Evandelist Matej donosi nam andelove rijeci upucene Josipu: Nadjenut ées mu ime Isus.
Time Josip prihvaca Isusa kao svoga sina, ali i uspostavlja prvi svjesni ljudski odnos s
utjelovljenim Sinom Bozjim. Dajuc¢i mu ime, Josip €ini da Rije¢, koja je bila kod Boga, postane
oslovljiva, zazivljiva, prisutna u ljudskom govoru i odnosu.

Josip je tako preteca svih nas koji ne zelimo da nam Bog ostane daleka ideja o kojoj
razmi§ljamo, nego apsolutno konkretna stvarnost kojoj se obracamo. Toliko puta u molitvi
izgovaramo zaziv: ,,Isuse.” Sveti Josip bio je prvi koji mu se obratio tim imenom.

Redak iz Ivanova evandelja: I Rijec je tijelom postala, te redak iz Matejeva evandelja:
Nadjenut é¢es mu ime Isus, u konacnici opisuju istu stvarnost. Oba govore o tome da slabi Covjek
dobiva moguénost obratiti se Sinu BoZjemu — ne apstraktno, nego osobno, imenom.

Otkako se stvarnost Sina Bozjega sabrala u ime Isus, mi joj se moZemo moliti, mozemo
JOj se obratiti, mozemo joj i zahvaliti. I tu sada dolazi tezi dio: ako je Isus konkretna stvarnost,
tada 1 nasa zahvala mora biti konkretna. Ona ne trpi nacelne izraze. Kada kazemo ,,hvala”, tada
nuzno mora do¢i i razlog zahvale: hvala zato §to...

Zahvaljivanje je tako jac¢anje naSe vjere. Ako ne moZemo pronaci za §to imamo Bogu
zahvaliti, to ne znaci da Bog nije djelovao, nego da njegovo djelovanje ne prepoznajemo.
PokuSajmo zato, poput svetog Josipa, obuhvatiti BoZzje djelovanje rije¢ima, imenima,
razlozima. Znaju¢i da nikada ne¢emo do kraja uspjeti — ba$ kao $to ni ime Isus ne moze
obuhvatiti cijelu Rije¢ Bozju — ali svjesni da nam je upravo taj pokusaj potreban. Jer Bog ne

trazi savrSenu zahvalu, nego zahvalno srce koje se usuduje imenovati ono §to mu je dano.



MARIJA BOGORODICA
Br 6,22-27; Ps 67,2-3.5-8; Gal 4,4-7; Lk 2,16-21
Josipova uloga u sv. obitelji

Pastiri, ti ljudi bez imena, na rubu zidovskog drustva, ¢ija se rije¢ nije smatrala
vjerodostojnom ¢ak ni na sudu, dolaze u betlehemsku stalu. Ondje susrecu svetu obitelj: Mariju,
Josipa i Isusa. Tim redom evandelist Luka nabraja ovu zajednicu obavijenu Bozjim Duhom (Lk
2,16-21). Taj redoslijed nije slu¢ajan. On nas ve¢ na pocetku poziva da se zaustavimo, da
promatramo i da se pitamo $to nam Bog zeli pokazati kroz ovaj susret.

Marija je stavljena na prvo mjesto. Izabrana od nebeskoga Oca da rodi Boga. Krs¢anska
se misao nikada nije prestala cuditi tom otajstvu. Do te mjere da je prva Crkva taj navjestaj
vjere izrazila dogmom. Dogma je precizan izricaj otajstva: ona mu postavlja okvir, ali ga ne
ispunjava do kraja. Ne zatvara ga, nego ga cuva. Svaka nas dogma trajno poziva da
produbljujemo razumijevanje onoga u §to vjerujemo, znajuci da nikada ne¢emo iscrpiti njezino
znacenje. Marija kao Bogorodica ostaje trajno otvoreno otajstvo koje se ne moze iscrpiti ni
rije¢ima ni mislima.

Nakon Marije naveden je Josip. Muskarac, ¢uvar, domacin, ali drugotan u ovom paru
supruznika. Biblijski su pisci vrlo Skrti kada je rije¢ o njthovom medusobnom odnosu. Kako su
se slagali? Kako su komunicirali? Jesu li se svadali? Kako su iskazivali ljubav? Sve su to pitanja
koja bismo rado postavili, ali BoZja objava ocito smatra dostatnim da znamo jedno: bili su u
trajnom odnosu. Upuceni jedno na drugo radi Boga i za Boga. Bog je bio srediSte njihova braka.
On ih je izabrao 1 postavio u plodan i svet odnos, ne savrSen po ljudskim mjerilima, nego vjeran
po BoZjem naumu.

Ako zelimo dublje razmisljati o tom braku, o zajedniStvu bezgreSne Bogorodice i svetog
muskarca, tada nam moze pomo¢i promatranje onog najuzviSenijeg odnosa na ¢iju sliku mi
ljudi pokusavamo graditi svoje odnose. Rije¢ je o Presvetom Trojstvu. Otac u vjecnosti rada
Sina, drugu bozansku osobu. Iz njihova vjecne ljubavi proizlazi Duh Sveti, tre¢a bozanska
osoba. Bog nije bi¢e samoce. Njemu Covjek nije potreban da bi bio ostvaren. Na pitanje Sto je
Bog ,,radio* prije stvaranja svijeta, odgovor je jednostavan: volio je. Ta bozanska ljubav nema
pocetka ni kraja; ona je sama Bozja stvarnost.

Isus, kao pravi Bog, ne moze biti u drugacijem odnosu osim u odnosu ljubavi. Zato
mozemo reci da je sveta obitelj, na svoj ljudski nacin, odraz tog odnosa. I o tome nam, izmedu
ostalog, govori dogma o Mariji Bogorodici. Sveta obitelj nije samo povijesna ¢injenica, nego
odnos ljubavi. U tom odnosu Josip ima posebnu ulogu. On ne stoji u sredistu, ali je onaj koji

cuva, §titi i omogucuje da ljubav u toj obitelji moze slobodno Zzivjeti i rasti.



Ako prihvatimo kao Cinjenicu da je Marija u jednu obitelj rodila Boga i da je odnos u
toj obitelji bio prozet ljubavlju, tada mozemo donekle opisati Josipovu ulogu kao onoga koji taj
odnos svakodnevno nosi i podupire. Da bismo to lakSe razumjeli, posluzimo se jednom
jednostavnom slikom, gotovo banalnom. Svi znamo da postoje ljudi koji, kada udu u neku
prostoriju, kao da snize temperaturu za deset stupnjeva. Sve postane napeto, hladno,
neugodnije. Isto tako, postoje ljudi uz koje se moze disati, uz koje se moze biti ono §to jesmo.
S nekima je jednostavno tesko zivjeti. To znamo svi koji zivimo u obitelji, zajednici ili radnom
okruzenju. Zbog toga mnogi bjeze iz odnosa i misle da ¢e se ostvariti u samoc¢i. No Covjek nije
stvoren da bude sam. On je bi¢e odnosa, stvoren na sliku Boga koji je sav u trajnom odnosu
ljubavi.

I tu dolazimo do onoga najvaznijeg. Sveti Josip nam ne ostavlja mnogo rijeci, ali nam
ostavlja stav. On nam pokazuje da nije svejedno kakvu atmosferu unosimo u odnose. Nije
svejedno kakav ton nosimo u obitelj, kakav duh unosimo u zajednicu, kakvu toplinu ili hladno¢u
ostavljamo iza sebe. To je bila njegova svakodnevna zadaca u svetoj obitelji: ¢uvati prostor u
kojem ljubav moze kruziti, u kojem se moze zivjeti bez straha.

Draga braco 1 sestre, prvo ¢itanje donosi nam Mojsijev blagoslov: Neka te Gospodin
blagoslovi i cuva (Br 6,24). Blagoslov je spustanje BoZje prisutnosti u ono $to je ljudsko. Mogli
bismo reci: unosenje Bozjeg odnosa ljubavi u naSe odnose. Po Marijinu rodenju Isusa taj je
blagoslov uSao u svetu obitelj, a Josipova je zadaca bila da ga odjelotvori u svakodnevici. Nasi
bi Zivoti moZda bili laksi i plodonosniji kada bismo viSe pazili kakvu atmosferu unosimo u
odnose, osobito u one najblize. Kada bismo svjesno trazili nacine kako ne povrijediti druge,
kako odasiljati toplinu, kako biti blagoslov.

Pastiri su usli u betlehemsku Stalu 1 nisu susreli samo Dijete, nego 1 odnos. Susreli su
odnos koji je bio ljubav, ali koji je imao i dojam ljubavi. Cinjenica je da je ovdje prisutna ljubav
koja je vjerna slika ljubavi u Presvetom Trojstvu. Marija Bogorodica omogucuje da ta ljubav
bude prisutna. Sv. Josip omogucuje dojam te ljubavi u svakodnevici.. Nasljedujmo 1 Marijino i
Josipovo stvaranje kako ljubavi tako 1 atmosfere ljubavi u svim nasim odnosima. Neka nam u

tome budu zagovornici.



2. ned. po Bozi¢u
Sir 24,1-2.8-12; Ps 147,12-15.19-20; Ef 1,3-6.15-18; Iv 1,1-18
Bog blagoslivije sv. Josipa

Poznavao sam jednog izuzetno pametnog vjernika koji je za Zivota zapao u problem
alkoholizma. Nakon dugih i teskih previranja konacno je odlucio oti¢i na lijeCenje koje se
pokazalo uspjesnim. Vec vise od dvije godine nije se vratio u staru ovisnost. Svjedo¢i on kako
je, kada je doSao na odjel, pozdravio svoje sustanare, odlozio stvari na krevet, a u misli su mu
dosle rijeci psalma 119: Dobro mi je Sto sam postiden, da bih tvoja naucio pravila. Taj ¢ovjek
svjedoCi kako mu je ta misao dosla kao tihi podsjetnik da i u vlastitom ponizenju, koliko god
ono bilo bolno, Bog mozZe biti prisutan.

Bog udjeljuje blagoslov svom narodu, kako svjedoci danasnji 147. psalam. On Salje
svoju rijec¢ na zemlju, u ljudsku svakodnevicu. Ta rije¢ brzo trci, probija se kroz sumske gore
nasih problema. Od punine te rije¢i svi mi primamo milost i istinu, kako svjedo¢i danaSnje
Evandelje. Istina o sebi Cesto je teska i rijetko dolazi s ugodom. Ipak, upravo kroz istinu Bog
postupno otvara prostor da njegov blagoslov ude u nas zZivot. Za spoznavanje te istine potrebno
je da nam Bog prosvijetli oci srca, kako govori drugo Citanje.

Koliko Bozji blagoslov mozZe biti zahtjevan, vidimo i u zivotu sv. Josipa. Biblijski pisac
pod mikroskop stavlja tih nekoliko godina njegova Zivota u kojima se gomilao problem za
problemom. Josip nije postao svetac zato Sto mu je Bog povjerio teSku zadacu. Obratno, Bog
mu je povjerio teSku zadacu jer je u njemu prepoznao sposobnost vjernosti i1 rasta. Ako se
odmaknemo od ljepote bozi¢nog ugodaja i realno pogledamo Josipov Zivot, moZemo primijetiti
da je Rije¢ BoZja u njegov zivot donijela i nesigurnost, i strah, 1 kuSnje vjere. Josip te kusnje
nije uklonio, ali ih je strpljivo nosio. Upravo je ta prokuSanost njegove vjere postupno radala
postojanoscu 1 svetoScu. Josip se, dakle, nije rodio kao svetac, nego je svetost u njemu polako
rasla. Mi Josipa Castimo kao sveca dobre smrti jer vjerujemo da su u tom ¢asu uz njega bili
Marija i Isus. Ali rekao bih da je Josipu olakSalo i ¢as umiranja §to je s Pavlom mogao reci:
Dobar sam boj bio, bitku zavrsio, vjeru sacuvao.

Ove nas okolnosti navode na promisljanje u kojim se trenutcima nasega zivota rodio
Isus, to jest kada smo mi primili milost vjere. Cesto se dogada da se ¢ovjek Bogu najdublje
otvara u trenutcima kada mu je Zivot uzdrman i kada su mu vlastite snage nedostatne. Mnogi
su iskusili da su upravo tada prvi put ozbiljno zavapili Bogu. To, naravno, ne znaci da Bog ne
djeluje 1 u trenutcima mira i1 radosti, ali iskustvo nam govori da nas lomovi Cesto ucine

blagoslov Bozji u kojem se Krist rada za nas, nerijetko dogada upravo usred onoga $to bismo



sami radije izbjegli.

Ovdje je vazno izbjeéi jednu Cestu pogresku. Nikada nemojte onome tko pati govoriti
floskule poput: ,,To ti je samo kusnja, proéi ¢e, Bog je uz tebe.“ Covjek koji trpi esto u tom
trenutku nije sposoban cuti takve rije¢i 1 one ga mogu dodatno udaljiti od Boga. No svaki
covjek, kada s vremenskim odmakom 1 u sigurnosti pogleda na neku svoju patnju, moze u njoj,
barem u tragovima, prepoznati Bozje djelovanje. Bog nije daleko od naSe patnje — on je u njoj
s nama. Cesto su to bile porodajne boli u kojima se Krist polako radao u nasem Zivotu. I Josip
je prosao tim putem te se s pravom moze vjerovati da je, gledajuci svoj zivot u cjelini, mogao
prepoznati kako je Bog bio vjeran i u onome $to je bilo najteze.

Draga braco i sestre, razboritost nas poziva da s poStovanjem prema vlastitim ranama
pogledamo svoj zivot unazad i pokusamo prepoznati kako se Bozja milost, mozda vrlo tiho i
postupno, ocitovala i u nasim trpljenjima. Ako neke patnje ni nakon mnogo godina jo$ uvijek
bole i u nama bude gor€inu, to nije znak slabosti, nego pokazatelj da su to mjesta koja jos traze
iscjeljenje. Bog ne zuri i ne osuduje. No ondje gdje uspijemo dopustiti da patnja ne zatvori srce,
nego ga polako ocisti, ona moze postati prostor rasta. Pogledajmo Josipa: on svoju patnju nije
odbacio, ali nije ni odbacio Isusa — Rije¢ Bozju — ¢ak ni onda kada je taj blagoslov u njegov
zivot donio 1 teSkoce. Na sli¢an je nacin 1 covjek s pocetka propovijedi svoju patnju s viemenom
prepoznao kao osobni trenutak BozZjeg pohoda.

Zato mozemo zajedno zavrSiti molitvom koju smo molili ovih dana u blagoslovu obitelji:

,»Gospodin Isus Krist bio kod vas da vas brani, bio u vama da vas uzdrzi, bio pred vama

da vas vodi, bio iza vas da vas ¢uva, bio nad vama da vas blagoslovi.*



BOGOJAVLIJENJE
1z 60,1-6; Ps 72,1-2.7-8.10-13; Ef 3,2-3a.5-6; Mt 2,1-12
Gdje je nestao sv. Josip?

Gdje i zasto se izgubio sveti Josip iz Evandelja? Nakon bozi¢nih zbivanja, izbjeglistva
i povratka, susrest éemo ga kako s Marijom traZi Isusa u hramu. Spomenut ¢e ga jo§ Zidovi
kada Isus bude naucavao u Nazaretu gotovo podrugljivim pitanjem: Nije li on Sin Josipov?
Upecatljiv je taj nestanak sv. Josipa. Njegova Sutnja glasno govori, njegov nestanak otvara
mjesto za Bozju prisutnost.

Bremenita je znacenjem i Cinjenica da danaSnje Evandelje uop¢e njega ne spominje.
Matej donosi da su mudraci ugledali dijete s Marijom, majkom njegovom. Svetkovina
Bogojavljenja snazno naglasava suprotnosti. Bog se javlja covjecanstvu. Mudraci to javljanje
razaznaju po prac¢enju nebeskih tijela Sto simbolizira sve znanosti onog vremena. Herod, tek na
pola zidovske vjere, uplasen je za svoju vlast. Povijest nas uci da je ve¢inu svojih nasljednika
pogubio kako mu ne bi bilo ugrozeno prijestolje. Tako sada na prevaru pokuSava pogubiti
Krista. Nada Izraelova za njega je tek mogucéa prijetnja. Logi¢no je da su mudraci prvo dosli na
dvor, nije im sigurno bilo na kraj pameti traziti novoga kralja u nekoj kuéici koja je prije sluzila
kao stala. K Betlehemu ih je dovela njihova inteligencija, od Betlehema nazad ih je odveo Bozji
glas u skrovitosti sna.

lako ¢udnovata prica, ona ne sadrzava zbirku ¢uda. Naprotiv, otkriva Bozju objavu
svijetu. Bog se objavio u djetetu, Bog se posluzio mjeSavinom znanosti 1 pisma da bude
otkriven, Bog se objavio u neznatnosti siromasnoga grada. Prvo ¢itanje navjescuje taj dogadaj.
Izaija gotovo kao u videnju ocrtava svjetlost koja ¢e okruZivati BoZju objavu. U danima
njegovim cvjetat ¢e pravda i mir velik dovijeka, tako na ovo videnje odgovara psalmist. Ne
samo da sada svi mogu pristupiti Bogu, nego sam Bog u Isusu pristupa svima. | poganima 1
Zidovima, i muskarcima i Zenama, i starima i mladima, i vjernicima i nevjernicima. Bog
pristupa svima. Kako je moguce da tu negdje, barem iz daljine nije ocrtan lik sv. Josipa kao
cuvara Sina Bozjega, kao ku¢edomacina, kao sudionika ljubavi Bozje?

Odgovor je mozda zacudujuce jednostavan. MuSkarac onog vremena morao bi biti u
srediStu. Dijete i njegova majka ne bi mogli do¢i do izrazaja. Muz njezin preuzeo bi razgovor,
planove. Sigurno bi imao sto pitanja, mozda bi sumnjao i u namjere tih neobi¢nih mudraca s
istoka. Josip ostaje po strani kako bi kroz Isusa progovarao nebeski otac, a ne zemaljski. Ni sa
¢im nije Zelio prijeciti Bozju objavu po Isusu. Kako bi se u Isusovu Zivotu proslavio nebeski
otac, njegov zemaljski otac morao je si¢i s pozornice.

I sada draga braco i sestre dolazi ispit savjesti za nas. Bog se je istina objavio u Isusu



Kristu potpuno i konac¢no. Ali Bog 1 dalje djeluje u ovome svijetu, djeluje u zivotima ljudi.
Mozda na prvu nije ocito, ali se izuzetno Cesto zbiva da mi svojim ponasanjem zapravo
prije¢imo da se Bog proslavi u zivotu ljudi i tako se objavi na svijetu. Mozda to najcesce
zahvaca nas koji imamo odredeni autoritet. Koliko Cesto sin ili kéi ne moze ostvariti svoje
potencijale jer roditelji stalno bdiju nad njihovim izborima. Postoji ona izreka da u¢enik nikada
ne moze premasiti ucitelja. Rekao bih da je ona kriva jer bi to znacilo da ¢e svijet uvijek
propadati. Ucitelj ako je potpuno posvecen onome $to naucava i svom uceniku ucinit ¢e sve §to
je moguce da ga njegov ucenik premasi. I onda ¢e se jednog dana povuci, poput svetog Josipa.
Istu pricu mozemo primijeniti na Zupnika i kapelane, na svecenika i vjernike laike. Primjer ovog
stava mozemo pronaci i u vodenju drzave. Dobar premijer ili predsjednik ¢e na mjesto ministra
staviti ljude koji su struc¢niji od njega. I tako primjere mozemo nabrajati u nedogled.

Nama ljudima se vrlo tesko povuéi, posebno ako imamo bilo kakav autoritet. I tako
Zesto prije¢imo Boga da se proslavi u ne¢ijem Zivotu. Zelimo mi pratiti pa time i kontrolirati
neciji napredak i rast, neciji razvoj. Pod krinkom skrbi razvijamo neSto Sto se naziva
paternalizmom. Neka nam sv. Josip bude primjer da nikada ne prije¢imo Bozje djelovanje u
zivotu bilo koga, njegovu proslavu u bilo ¢ijim sposobnostima. U svakom ¢e odnosu doci
trenutak kada ¢emo se morati povuci. Dao nam Bog poniznosti kao $to je dao sv. Josipu da to

zaista 1 uspijemo.



KRSTENJE GOSPODINOVO
1z 42,1-4.6-7; Ps 29,1a.2.3ac-4.3b.9b-10; Dj 10,34-38; Mt 3,13-17
Sveti Josip radnik

U nasem narodu postoji izreka koja se koristi kada nas neciji postupak zacudi do te
mjere da ga smatramo neljudskim. Tada pitamo: ,,Jesi li ti krSten?* Narod u toj izreci razumije
da su posveceni oni koji su krSteni — uronjeni u Isusa Krista. On je sve ljudsko dotaknuo svojom
milosc¢u 1 tako ga posvetio. Dotaknuo je sve, osim grijeha.

Uvijek iznenaduje tolika prisnost koju ¢itamo u danasnjem Evandelju izmedu Isusa i
Ivana Krstitelja. Ivan se zacuduje, gotovo odbija ono Sto Isus trazi od njega. Ivanovo krstenje
oznaCava obracenje, ¢iS¢enje od grijeha 1 polazak drugacijim putem. Zna da Isusu to nije
potrebno. A Isus odgovara jednostavno i duboko: Dolikuje nam da tako ispunimo pravednost.
Rije¢ pravednost Matej u svom Evandelju koristi sedam puta, uvijek u kontekstu Bozje volje.
Za njega je pravednost Zzudnja da se u zivotu vjernika ostvari Bozji plan. Isus ovim odgovorom
Ivanu zapravo govori: ,,Neka bude kako Otac hoce.” Bog je, naime, naumio da Isus dotakne
dubinu ljudske svakodnevice, dubinu ljudske duse. Sve to simboliziraju vode Jordana u koje ¢e
uskoro uroniti. Isus zeli proéi sve $to prolazi svaki covjek. I ono Sto dotice, Zeli preobraziti i
posvetiti.

Nije jednostavno objasniti sve razloge Isusova krstenja. Oni su brojni. Ali jedan od njih
svakako je simboliC¢ki prikaz onoga Sto je Isus Cinio cijeloga svoga Zivota. Taj €in snazno
odrazava 1 klasi¢an poziv blagopokojnog pape Franje koji je neumorno pozivao vjernike da
izadu na periferije druStva. Isusu nista ljudsko nije bilo strano: sve je dotaknuo i sve je Zelio
preobraziti. I u tom kontekstu, na kraju naSega bozi¢nog druZenja sa sv. Josipom, moZemo
promatrati 1 ljudski rad.

Postoje dva vrlo zanimljiva biblijska retka o radu. Prvi je iz Matejeva Evandelja (13,55),
gdje Zidovi iz Nazareta govore da je Isus sin drvodjelje, fizickog radnika. No Markovo
Evandelje ide jo§ dalje i1 izravno donosi kako Nazareani govore za Isusa: Nije li ovo
drvodjelja...? (6,3). Isus je, dakle, prema Evandeljima 1 sam bio fizi¢ki radnik prije nego je
zapoceo javno naucavati. Opravdano se moze pretpostaviti kako je tu vrlinu ucio od svog
zemaljskog oca. Krajem 19. i pocetkom 20. stoljeca, zbog razli€itih povijesnih okolnosti,
zapocelo se intenzivnije Castiti sv. Josipa kao radnika, pa je njemu posvecena i naSa Zupa.

Ako pogledamo Knjigu Postanka, mozda ¢emo na prvu krivo zakljuciti da je rad
posljedica grijeha i svojevrsno ljudsko prokletstvo. Neki su u povijesti donosili 1 takve
pretpostavke. Muka u radu tako se shvacala kao Bozja kazna. No muka u radu jedna je od

oznaka nase ljudskosti. Isus je takav rad dotaknuo i time ga posvetio. Simbol toga ponovno



mozemo vidjeti u njegovu uranjanju u vode Jordana.

Draga braco i sestre, ¢ovjek po svojoj naravi ne moze ne Ciniti nista. Sveti nam je Josip
snazan primjer kakav rad treba biti da bi bio istinski koristan i spasonosan. On je najprije cijelim
svojim zivotom bio Bozji suradnik. Zatim, kroz rad je privrjedivao za zivot te svojoj obitelji
osiguravao kakvu-takvu materijalnu sigurnost i omogucio prezivljavanje. Konacno, Josip je
svojim radom posvecivao vlastito vrijeme. Kada ne bi bilo nikakvog rada, vremenski okvir od
dvadeset i Cetiri sata vrlo bi brzo ¢ovjeka gurnuo u sivilo besmisla, krivnje 1 otudenja.

U svjetlu primjera sv. Josipa i ¢injenice da je sam Sin Bozji dotaknuo ljudski rad,
mozemo jasno reci da je rad vazan segment ljudskog Zivota. Ne 1 najvazniji — jer uvijek postoji
opasnost od aktivizma — ali nezaobilazan. Upravo zato potrebno je i u vlastitom poslu, u
svakodnevnom radu, prepoznati priliku za posvecenje. Onaj dio dana, ¢esto i osam sati, koji
provedemo rade¢i, nije uzalud potroseno vrijeme bez veze s Bogom i naSom duhovnos¢u. Isus
nas svojim radom uci da i rad moze i treba biti na izgradnju covjeka. Danas je nuzno prihvatiti
¢injenicu da je i nas rad jedan od oblika molitve. Posao dakle ne sluzi samo zaradi. On nas moze
djelovanje u svijetu. Ali samo pod uvjetom da na$ rad nije besmislen: da nas ¢ini BoZjim
suradnicima, da osigurava prijeko potrebnu materijalnu sigurnost i da, poput rada sv. Josipa,

posvecuje nase vrijeme 1 nas svakodnevni Zivot.



